Formation APERTURA-ARCANES
« L'insoutenable asymétrie de la relation »
Vendredi 7 mars 2025

Yves Dechristé

Clinique de la symétrie a ’asymétrie

Notre rapport a I’idéal est une question trés actuelle. Il n’est pas sans lien avec la
dimension de I’'imaginaire qui est abordée de fagon différente selon 1’évolution de la pensée de
Lacan.

Au départ, il est question de I’imaginaire spéculaire, I’'image du corps dans le miroir est
la premicere figure de 1’idéal. C’est le narcissisme primaire de Freud, I’enfant y trouve ce qui lui
manque ; I’unité, la maitrise, la liberté motrice, ¢’est pour cela qu’il I’aime. L’idéal a a voir ici
avec notre aspiration pour la symétrie, qui rime avec harmonie, unité, perfection, maitrise. Le
moi spéculaire est idéal au sens ou il tombe a pic pour compenser « la douleur d’exister' ».

Avec I’introduction de I’objet a, du réel, Lacan reléve que « le champ spéculaire est le
champ ol le sujet est le plus sécurisé quant a l’angoisse® ». L aliénation a ’image est a la base
de la servitude volontaire de La Boétie, ou pour Freud dans « Psychologie des foules et analyse
du moi » de ce qui fait lien social. Force est de constater qu’il y a un amour de 1’idéal avec ses
conséquences criminogenes, avec des conduites qui autorisent a aller jusqu’au bout, sans honte,
sans angoisse ni culpabilité ; idéal patriotique, religieux, économique, empire a reconquérir...
Ce qui signe que 1’on n’est pas dans une question de désir mais de jouissance !

Dans le séminaire RS/, Lacan soutiendra que dans 1’imaginaire, « on est pris® ». Alors
qu’il essaie de rendre compte du réel de la structure a travers le nceud borroméen, il souligne la

difficulté, du fait que nous sommes introduits a I’imaginaire par I’image du corps, a nous passer
9

'J. Lacan, Le séminaire VI, Le désir et son interprétation, (1958-1959), Seuil, 1986, p. 144.
2 J. Lacan, Le séminaire X, L’angoisse (1962-1963), Seuil, 2004, p. 386.
3 J. Lacan, Le Séminaire XXII, RSI, (1974-1975).



de I’imaginaire pour la figuration de ce réel. Soit cette faiblesse a supposer une substance
comme figurée par cette représentation du nceud.

La question sous-jacente, c’est celle de passer de I’illusion du modele, de I’imaginaire,
voire de la théorie, du risque de son idéalisation, pour aborder ce réel, ce qui échappe au
symbolique comme a I’imaginaire. Ce qui nous amene sur le terrain de la logique ou pourrait
se redéfinir la question du lien entre théorie et pratique.

C’est ce chemin, de la symétrie a I’asymétrie avec la constitution de 1’objet @, comme
objet cause du désir que je vous propose d’explorer a partir de trois mythes : le mythe des
androgynes de Platon, le mythe de la caverne et le mythe du pére primitif. Mais le mythe sera
abordé¢ ici non dans la perspective de sa dimension narrative, celle qui tenterait de cerner un
réel qui ne peut se dire, par le symbolique, mais de repérer dans ces mythes ce qui fait structure,
la dimension logique.

Il faut donc s’interroger sur ce qui nous conduit a supporter cette exclusion possible de
la dimension du sujet. Quelle est cette force qui nous tient ? Ou de quoi avons-nous peur ?
Qu’est-ce qui est insoutenable dans la relation a I’autre ?

Disons pour introduire la question que I’homme qui s’interroge sur sa place, sur son
identité, ne peut se repérer uniquement sur I’enceinte de son moi, il lui faut se confronter au
réel, réel qui expose a une a-symétrie, au sens ou il y a quelque chose qui se perd, qui ne permet

plus que « ¢a colle », qu’il y ait de I’un et de ’autre.

Le mythe des Androgynes de Platon

Dans Le Banquet, Platon fait parler Aristophane, le comique, pour tenter d’expliquer la
force mystérieuse d’Eros, cette force impérieuse, violente, a nulle autre pareille, présente de
fagon permanente a travers I’histoire de I’humanité, qui vise a faire un avec 1’autre. Dans ce
mythe des Androgynes, il décrit des hommes orbiculaires, a la forme d’un ceuf, sphérique,
rappelant leur origine astrale, le mouvement circulaire des astres étant le modele de la
perfection. Chacun au départ est donc double : quatre mains, quatre pieds, deux visages et deux
sexes. Ils sont d’une vigueur prodigieuse, dotés d’un orgueil immense, ils peuvent rejoindre le
monde des dieux. Par leur arrogance, ils voulaient s’emparer des lieux célestes. Pour les punir,
Zeus les chatie ; ils les divisent en deux pour les affaiblir, il coupe ces étres sphériques comme
on le fait « avec un cheveu pour partager un ceuf dur ». Avec la coupure, Zeus ordonne a
Appolon de retourner le visage et de lier la peau au milieu du ventre, ce que 1’on appelle le

nombril, de fagon que I’homme se souvienne de I’antique chatiment.



Cette division fait deux étres paniqués qui cherchent d’abord et avant tout leur moitié.
Ils s’attachent a cette aspiration avec ténacité, mais c’est sans issue ; ['unité étant perdue,
chacun dépérit de son coOté par impuissance a se rejoindre. Chaque moiti€é succombe a
I’inanition, est dans I’incapacité¢ d’agir. Zeus pris de piti¢é face a ce tourment amoureux,
commande de leur greffer des génitoires a la face antérieure, leur permettant de se fondre 1’un
dans I’autre ; de 1a nait I’apaisement par 1’amour, par cette possibilité¢ de jonction avec 1’objet
aimé. Telle est ’image du rapport amoureux que forge ici le pocte.

La sphere, c’est 1’étre avant d’étre coupé en deux. Il s’agit d’une forme ou rien ne
dépasse, ou rien ne se laisse accrocher, elle a ses fondements dans la structure imaginaire. C’est
le réel a I’état pur, la toute-puissance du narcissisme primaire, qui s’aime lui-méme, celui qui

se réalise dans 1’autisme.

La sphere est des 1’antiquité la forme d’un €tre « qui est de tous cotés semblable a lui-
méme, sans limites, ... qui régne dans sa solitude royale, rempli de son propre contentement,
de sa propre suffisance. Ce sphairos est la forme de [’amour qui rassemble, qui agglutine, qui
assimile* ». Cette notion de I’amour comme force unifiante, comme attraction sans limite, se
retrouve chez Freud. Il oppose Eros & Thanatos comme force de destruction.

Cet amour est aussi le ressort du transfert au début de ’analyse, un temps qui n’est pas
sans effet thérapeutique ; I’analysant se sent mieux, il éprouve un bien-étre, retrouve du tonus,
des sentiments. Freud demande que la psychanalyse sorte de la catégorie des « guérisseurs ».
Car c’est de la déception de cet amour que pourra advenir une guérison psychique, c’est-a-dire
la sortie d’un état infantile ou ’analysant cherche protection ou assistance, ou complicité,
auprés d’une autorité plus ou moins parentale. Mais nous savons tous que pour certaines
personnes le transfert restera au niveau du champ spéculaire.

L’amour que I’on peut dire narcissique, c’est de réaliser une unité ; 1 + 1 = 1. Maintien
d’une symétrie parfaite, ou I’un et ’autre sont parfaitement semblables, ou il n’y a pas de
différence ! C’est I’amour parfait, ou ’amoureux peut dire : « j’ai trouvé ma moitié¢ ». Un tel
amour n’existe pas, il est déni de la différence des sexes, du « non-rapport sexuel », dans
I’aspiration a réaliser I’union qui reste un fantasme. Le champ imaginaire préserve une
jouissance narcissique, qui nous tient a distance de la vérité du désir avec ce qu’il comporte de
danger, d’insoutenable, ne serait-ce que la possibilité qu’il se révele en cas de perte du

partenaire. Cette jouissance narcissique se retrouve dans le transsexualisme qui vise a annuler

4 J. Lacan, Le Séminaire VIII, Le transfert (1960-1961), Seuil, 1991, p. 110.



la dimension différenciatrice du sexe, sa fonction de coupure, déni qui revient dans le réel. Il
n’est pas question ici d’interroger 1’intéressé sur ce que pourrait signifier pour lui ou elle, étre
homme ou femme. Une telle interrogation déclenche une réaction paranoiaque, vous étes
forcément hostiles, en dehors de leur sphere.

La question est celle du passage de la toute-puissance narcissique, royaume de la
symétrie, a la relation a 1’autre, passage qui implique une coupure. Coupure entre réel et
imaginaire permise par le symbolique, la mise en jeu du champ du langage. Ce qui permet ce
passage, c’est la prise en compte de la dimension dérisoire de la spheére que Lacan repére dans
la greffe des organes génitaux sur I’avant de I’homme. La dérision sera possible par le passage
de ces organes de leur dimension initiale de complément, de 1’ordre d’un phallus imaginaire, a
la dimension de supplément. C’est-a-dire qu’ils viennent souligner la question de la différence,
de I’inquiétante étrangeté de la femme, ce contre quoi se bat le névrosé qui ne veut pas se
retrouver seul face a ce qui est vraiment I’autre, ¢’ est-a-dire le différent. Le passage de la sphere
a I’ouverture sur 1’autre est permis par la mise en jeu de la fonction phallique, comme signifiant
du manque, comme instance tierce. Ce qui ameéne a considérer que la sphere, la symétrie
parfaite, n’est autre que I’expression du rejet de la castration.

On retrouve cette dynamique dans la névrose, et particulicrement la névrose
obsessionnelle. L’obsessionnel ménage un lieu ou il est bien, confortable, un lieu tranquille,
tranquille au niveau du sexe. Cette gentille famille répond sans doute a une forme d’idéal
contemporain ou il faut s’organiser dans le confort et I’acquisition de biens. Il va donc travailler,
la femme s’occupe des enfants de fagon qu’il ne soit pas dérangé, il n’aime pas trop les visites,
il se crée sa bulle familiale. N’est-ce pas une figure de la sphere ? Le passage de la sphére a une
situation ou il est ouvert sur I’extérieur est figuré par le cross-cap, ou la bande de Mdbius, dont
la priorité est le passage d’un dedans au dehors. Et ce qui permet cette plasticité, c’est la mise
en jeu de la fonction du phallus. Il y aurait donc chez tout un chacun une plus ou moins grande
capacité a passer d’une figure a I’autre, a tolérer ou sortir de la fixation au stade phallique, soit
refuser ou accepter la castration. Castration entendue comme ce qui laisse a désirer, ce qui
représente le support de la vie. Dans la relation a I’autre, la décomplétude n’est jamais figée,
sauf dans la psychose qui est la forme parfaite de la sphere.

Dans tous les cas, si ’on ne renonce pas a ’amour narcissique, avec sa relation de
symétrie telle qu’elle apparait a la phase initiale du transfert, relation que nous rencontrons aussi
régulierement dans la relation de couple pour chacun, ou encore dans la vie sociale par I’amour
pour le chef « idéalisé », dont on attend reconnaissance, nous sommes exposés au risque de la

dépendance ou de la tyrannie, par le refus de la question de la vérité du désir.



Le mythe de la caverne de Platon

Le mythe de la caverne est la suite logique du mythe des Androgynes. Platon avait bien
mesuré que la dyade est le lieu de notre perte, perte liée a ce que 1’étre est plongé dans la quéte
irrépressible de son complément. Le mythe de la caverne fait entrer en jeu non plus le
complément, mais le supplément. Nous voulons ici insister non pas tant sur la dimension
métaphorique du mythe, que sa dimension structurale, logique.

La caverne est I’équivalent d’une chambre noire, une grotte avec un petit trou qui laisse
passer un peu de la lumicre du jour. Les humains enchainés a I’intérieur ne percoivent d’eux-
mémes que les ombres projetées sur le mur. Alors que se passerait-il si I’un des prisonniers se
trouvait libéré de ses chaines et accompagné de force vers la sortie ? Il serait d’abord ébloui par
la lumiére, il souffrirait, il serait tenté de céder et revenir a I’abri de 1’obscurité. S’il persistait,
il pourrait voir le monde supérieur, le monde des idées, « les merveilles du monde intelligible ».
Platon pose alors la question; que se passera-t-il s’il rapporte aux prisonniers ce qu’il a

découvert ? « Ne le tueront-ils pas ? »

La parole organise immanquablement une asymétrie entre les interlocuteurs

Platon est structuraliste. On retrouve dans ce mythe la structure du stade du miroir, voire
le deuxiéme temps de 1’cedipe ; 1’aliénation du sujet dans I’image de son moi, et dans I’image
du prisonnier qui se libére, la mise en jeu de la figure du nom-du-pére qui permet la coupure
dans la relation dyadique pleine, dans laquelle se perd le sujet, ou il est le phallus imaginaire de
I’ Autre.

Mais I’essentiel est ailleurs ; aller vers la lumicre, c’est la naissance du sujet par la
rencontre avec I’ Autre comme lieu des signifiants, le « monde intelligible ». C’est la mise en
place de la structure — « la structure est par elle-méme une manifestation du signifiant® » — qui
va déterminer une faille du fait de la logique du langage. C’est le passage d’un signifiant a un
autre signifiant qui détermine une faille, une fente, un trou entre les signifiants, qui laisse le
sujet béant. L’€tre, c’est-a-dire la sphére au départ, par la parole, se vide en tant qu’étre et se
fait parlétre. Le langage produit une perte de jouissance a ne plus étre. Le sujet sait alors, d’un

savoir inconscient, que son étre lui échappe, qu’une jouissance se perd du fait de sa prise dans

5 J. Lacan, Le Séminaire 1lI, Les Psychoses (1955-1956), Seuil, 1975, p. 208.



le fonctionnement signifiant. Telle est la Vérité du sujet, qui vient de ce « vide senti® » ; il y a

quelque chose qui échappe, et qui ne peut que se mi-dire. La est la castration du sujet !

L’horreur de la Verité

La caverne ce sont les murs qui entourent ce vide. Un vide qui témoigne que la castration
a opéré, on le retrouve au centre du nceud borroméen. Castration qui veut donc dire que I’étre
est incomplet, imparfait, mais c’est de ce manque qu’il peut désirer! Le savoir du
psychanalyste, c’est un savoir sur la Vérité, a savoir quelque chose qui touche au réel, qu’est la
fente, un abime, la Spaltung dont se définit le sujet.

Alors, pourquoi Platon nous interroge : « ne le tueront-ils pas ? ». C’est que le névrosé
a horreur de cette vérité. Il ne veut rien en savoir, il la renie, il la refoule, il la réprime, il lui
arrive de n’en rien vouloir savoir. De 1a proceéde la névrose ; éviter la rencontre avec la téte de
méduse, la fente. On en trouve les manifestations dans les conventions, la bonne éducation, qui
imposent de ne pas exposer son interlocuteur comme soi-méme a ce réel qui pourrait conduire
au malaise, ou a la dépression. Dans le social, le mal-étre du sujet doit étre tu. Il n’est pas bon
de faire état de ses signes de souffrance, si ce n’est en les rangeant dans un discours commun,
partagé, valable pour chacun, ou il n’y a pas de différenciation, donc de revenir a une relation
de symétrie ou I’on se comprend, se reconnait, ou il y a une bonne entente ou le flux passe.
Tout au plus il est acceptable d’évoquer une dépression, une maladie mentale comme entité, un
semblant de vérité, ce qui favorise la ségrégation de la maladie mentale. Alors qu’il n’est
question que de failles.

Alors si j’ai un patient qui me dit qu’il est déprimé, que c’est une maladie, c’est-a-dire
qu’il n’est pas responsable, qu’il n’y est pour rien, et que je lui demande : « ne pensez-vous pas
que vous auriez pu faire certaines choses autrement ? », le risque est grand que ce soit mal regu
ou rejeté. On voit que la prise de parole instaure entre les deux interlocuteurs, une différence,
une séparation, un fossé, donc une dissymétrie. Notre patient ne peut que se trouver exposé a
I’angoisse d’avoir ainsi a faire avec un réel qui lui échappe, dont il n’a pas la maitrise. Pour que
cette position de 1’analyste soit tenable, il faut qu’il soit investi d’un savoir, savoir supposé a
I’analyste, qui n’est pas celui de la science. Ce qui ne va pas sans 1’établissement préalable d’un
transfert. C’est-a-dire de tenir compte du fait que la rencontre avec un patient n’est pas en soi

une relation de « sérieux », il ne faut pas étre trop sérieux, ce qui ne veut pas dire que ce n’est

6 J. Lacan, Le savoir du psychanalyste (1971-1972), inédit.



pas sérieux. Je veux dire par 1a que c’est d’abord une rencontre de corps, que quelque chose de
I’ordre de la jouissance, du réel, est en jeu.

La parole s’adresse au réel, a la différence, c’est du réel qu’elle attend une réponse. Il
faudra pour cela que le sujet franchisse dans un premier temps la barriere de ses productions
imaginaires (un pere pas a la hauteur ou terrifiant, ou pervers, figure du pére imaginaire du
névrosé au deuxieme temps de 1’cedipe, une meére envahissante...). Le névrosé préfere ses
petites angoisses a celle qu’il éprouve face au réel. Dans ce parcours la place de I’analyste dans
le discours analytique doit témoigner qu’il est castré. Le savoir du psychanalyste est I’envers
du savoir du maitre ; il n’est pas un savoir réifié¢, formalisé, mais rapport & un savoir un peu
manqué, incomplet, « pas tout », un savoir a réinventer a chaque fois a partir du « trou », de cet
¢cart entre les signifiants qui eux-mémes ne signifient rien. L’analyste ne peut occuper que la
place de semblant d’objet a, celle du déchet. Il n’y a nulle reconnaissance a attendre de
I’analysant. La dissymétrie initiale source de tous les conflits est d’une certaine fagon apaisée

du fait qu’analysant et analyste sont tous deux castrés.

Asymétrie entre savoir et savoir de la psychanalyse

La caverne est le mur entre vérité et savoir.

Dans la caverne, le prisonnier voit son ombre, il sait qu’il sait, mais celui qui sait, c’est
son moi. Outre les ombres sur le mur, il peut y avoir comme traces de vie des moisissures, des
Madones, des taches, autant de figurations qui viennent renforcer le mur, donner force a cet
imaginaire qui coupe avec la dimension symbolique et protége de la proximité du réel. Mais
est-ce que I’on va se contenter de ces sens qui entretiennent la confusion, ou aller au-dela ?

Au-dela, 1a ou se rend le prisonnier libéré, il y a le monde, constitu¢ de lalangue, de
corps, ces hommes et ces femmes dont nous ne savons rien de réel, ce réel qui se signale de
I’impossible a atteindre au-dela du mur. C’est comme se confronter a un trou noir. Il est
impossible de savoir ce qu’il y a dedans. Les mathématiques abordent ce trou noir a travers des
équations qui visent a rendre compte de ce réel pour construire des ponts, envoyer des fusées
dans I’espace. La psychanalyse n’est pas une science au sens mathématique, mais elle est une
science au sens ou elle tente de formaliser I’approche de ce réel en recourant a 1’appareil du
langage, a la théorie des discours, a la fonction de la parole. Il faut entrer a I’intérieur de la
structure, celle qui est constituée de 1’articulation des signifiants S1, S2, a, 8. Le mur est ce qui
permet que résonne la parole, il est la structure pour Lacan.

C’est donc par la mise en fonction de la parole que peut s’approcher ce réel, tenter de

cerner ce vide, non dans un abord de connaissance, mais par les voies symboliques de



métaphores, de réves, de lapsus, de symptomes. L essentiel du savoir de I’analyste, c’est que la
vérité ne peut que se mi-dire. C’est donc un savoir sur la vérité qui est toujours mis en question.
Ce savoir inconscient est le fruit du travail de I’analysant, avec un analyste qui assume qu’il y
a un sujet qui en jouit.

Pour la médecine, « les sciences, le savoir n’a rien a voir avec la vérité, c’est méme tout
le contraire’ ». 11 suffit de considérer le sort qui est fait aujourd’hui a ’hystérie. Si son corps
est le support d’un savoir inconscient, pour le médecin, de fagon encore plus forte aujourd’hui,
ce savoir n’est pas simplement dévalorisé, ou méprisé « c’est psy », ce qui laisse une porte
d’ouverture. Il est fondamentalement nié, il n’existe pas, tout est ramené a I’organique, les virus,
les hormones. Ce qui n’est pas sans conséquence sur la personne qui se référe dans la confusion
qui est la sienne au savoir du Maitre. Il y a donc €lection d’un savoir idéal, inentamable, parfait,
qui masque la faille. On peut en rapprocher I’histoire de Semmelweis, jeune assistant du
professeur Klin qui dirige la maternité de Vienne en 1846. Ce professeur suffisant n’a pu
accepter les découvertes de son jeune assistant concernant les origines de la fievre puerpérale,
source d’une mortalité importante, comme ont résisté les diverses commissions médicales
chargées d’évaluer les observations de Semmelweis ; que les infections étaient véhiculées par
les « doigts » des étudiants en médecine qui accouchaient les femmes a leur retour des salles de
dissection. La proposition d’un lavage des mains — les bactéries n’étaient alors pas connues —
fit I’objet d’une résistance farouche des « autorités » médicales durant plus de quarante ans, qui
privilégiaient leur savoir, leur dogmatisme, leurs croyances aux forces telluriques, cosmiques,
psychologiques (les filles-méres sont plus déprimées que les autres), ou morales, les femmes
du peuple devaient payer ce douloureux tribu. Il a fallu attendre Pasteur pour que soient
vaincues ces « théories suffisantes » du monde médical et la vérité admise.

Le psychanalyste sait par expérience que son rapport au savoir sur la vérité est difficile.
Parce que la psychanalyse provoque une subversion dans la structure du savoir au sens ou la
vérité dit la vérité sans le savoir, ¢a c’est un savoir. Lacan « savait » avoir perdu la partie
lorsqu’il a découvert, inventé 1’objet a, qu’il a été excommunié de I’International de la
Psychanalyse qui a cherché a mettre la psychanalyse a leur pas. Cela nous fait toucher du doigt
comment le savoir au sens commun, un savoir complet, parfait, aussi fermé que la sphere est
une facon de suturer le sujet, qui n’a plus droit a la parole. C’est cette subversion dans la
structure du savoir qui suscite les résistances a 1’analyse par la difficulté a faire entrer en jeu

cette fonction particuliere du savoir sur la vérité.

7J. Lacan, Le savoir du psychanalyste (1971-1972).



La polémique Freud-Jung

Cette subversion dans la structure du savoir introduit par la psychanalyse, introduisant
a cette asymétrie est aussi ce qui a contribué a la rupture entre Freud et Jung. Pour Jung, le
malaise vient d’un « inconscient collectif », fait d’archétypes, d’images a valeur symbolique, il
recourt a une mythologie a tonalité mystique (idée d’une harmonie, d’une unité entre le corps,
le cosmos et I’esprit, figure de la perfection de la sphére, du divin) que la modernité nous aurait
fait refouler. La visée du traitement serait de résoudre les tensions entre les contraires par des
symboles qui permettent la réunion, le retour a un équilibre, & une unité. Il faut effacer les
différences, les religions sont équivalentes, en fin de compte elles sont toutes 1’expression du
divin. Ce fondement sacré sous-jacent a I’ordre des choses exclut la question de 1’origine du
langage, de la parole, c’est-a-dire du sujet défini par la Spaltung, la faille qu’introduit sa prise
dans le fonctionnement du signifiant, ce trou du réel qui échappe a la prise du signifiant.

Il est intéressant de noter le succes actuel de I’approche Jungienne. Quel est ce refus
toujours plus fort de la castration, de I’exclusion de la structure, et de I’insoutenable asymétrie
de la relation qu’elle induit ? Les adeptes de Jung soulignent a leur insu cette discordance entre
le savoir de I’analyse d’un c6té, et la connaissance de l’autre, connaissance que I’on peut
qualifier de paranoiaque : parce qu’il méconnait radicalement ce que le sujet est en désignant
au-dehors, avec une forme de lucidité, 1’origine du mal, de la souffrance, qui soutient sa plainte.
Dans les troubles dont il se plaint, il n’y est pour rien.

On ne s’étonnera pas des effets de la théorie de Jung sur sa conception du transfert.
L’asymétrie dans la relation doit étre exclue, il la condamne. Faut-il rappeler que lors du voyage
qu’il fit avec Freud aux Etats-Unis, il lui en a beaucoup voulu de ne pas vouloir lui livrer les
confidences intimes qui aurait pu éclairer I’interprétation d’un de ses réves. Parce que la
conception de Jung sur la cure reposait sur une relation de symétrie, de dialogue, d’égalité avec
I’autre, donc d’« un rapport personnel », d’échange de personne a personne. Ce qui allait a
I’encontre de la conception de Freud qui définit le cadre analytique par la régle fondamentale
(libre association, avec son corollaire I’attention flottante), la position neutre et bienveillante de
I’analyste. Il n’a pas a se préter aux projections sur sa personne des expériences passées de
I’analysant, son attention est attachée au repérage des signifiants qui insistent. La conception
freudienne du transfert défait donc toute symétrie ; ’asymétrie du transfert 1’¢loigne du

dialogue au sens habituel pour permettre au sujet d’advenir a la parole.



On aura peut-étre une ébauche de réponse a ces questions sur le rejet de la structure en

reprenant le mythe du Pére de la horde primitive.

Le mythe du pére primordial

La libido est I’équivalent de I’énergie psychique. Encore faut-il que cette libido soit
¢érotisée, de ne pas la réduire a des phénomenes linguistiques comme le fait Jung.

L’essence de I’Eros chez Freud, c¢’est ce qui de deux tendrait a faire Un, réaliser la
fusion. Ce fantasme se retrouve régulierement chez certains analysants, il est la définition d’un
amour idéal dont la quéte se poursuit malgré les désenchantements.

Lacan affirme qu’il ne s’agit 1a que d’un mythe, d’une illusion ou il y aurait une symétrie
qui n’existe pas. Certaines personnes, et cela reste fréquent, conservent la conviction qui
confine au délire qu’une fusion avec I’autre est possible, alors que I’expérience montre que cela
est impossible. L’analyse nous montre que dans les rapports entre les hommes et les femmes, il
n’y arien qui paraisse spontané.

La fonction de I’Un est essentielle pour Lacan mais sa conception de I’Un n’est pas celle
de Freud.

Cet Un, c’est cet Un tout seul, cet « au moins Un », c’est celui qui dit non a la castration.
C’est le pere mythique primordial, le pére imaginaire, celui qui est hors de I’ensemble des
hommes qui sont soumis a la castration. Ce point d’excentricité est nécessaire pour définir
I’ensemble des hommes.

Les femmes ne sont pas toutes soumises a la fonction phallique. Le mythe du pere
primitif, qui posse¢de toutes les femmes, perd de sa force, de son pouvoir, si ’on prend en
compte que dans la fonction phallique, la femme se fait absente, non soumise. La conjonction
de ce mythe avec la question de la jouissance Autre de la femme permet une échappée, un jeu
qui libere de I’image de ce pére imaginaire tout-puissant, permettant la dérision de ce mythe,
pour instituer la dimension d’un pére qui soit fondamentalement Autre, pere réel, le pere
désirant du troisiéme temps de I’cedipe. Dérision qui ouvre alors a la possibilité de I’indécidable,
a I’alternance entre la nécessité et le contingent (ce qui peut survenir), a I’alternance du possible
et de I’impossible par I’instauration, la mise en place d’un Autre barré, un Autre désirant.

Aujourd’hui, le pére ne fonctionne plus que comme image ; non seulement le pére
«n’épate » plus, il est bien castré, mais lorsqu’il tente de se manifester, dans I’éducation des
enfants ou dans son désir envers une femme, il est vite per¢u comme violent ou prédateur. Il

n’a plus le statut de cet « Au-moins-Un» qui habite un lieu Autre, qui se trouve



fondamentalement hétérogéne par rapport aux petits autres, qui pourrait rester
fondamentalement Autre, avec lequel 1’établissement d’une filiation resterait impossible, qui
serait donc dans une relation d’asymétrie avec les fils.

Il est intéressant de relever que les religions monothéistes font de gros efforts pour abolir
cette position hétérogeéne de Dieu, tout en essayant de la réintroduire en soulignant qu’il est
mystérieux, inconnaissable, que 1’on ne voit pas sa face. Il s’en dégage deux positions par
rapport a la religion ; une approche théologique qui essaie de maintenir une relation de
symétrie ; Dieu un étre supréme envers lequel les enfants se sacrifient pour tenter de réaliser
une filiation, abolir la distance et obtenir protection. L’approche plus spirituelle de la religion
maintient la relation d’asymétrie avec un Dieu qui se révele vidé de sa puissance, qui se livre
aux conséquences et a la liberté des hommes. Au-dela de sa puissance, il manifeste 1’énigme de
son désir, comme 1’énigme du désir en chacun d’entre nous.

Ce qui nous amene a souligner le caractére déstructurant de cette confusion que I’on
retrouve particulierement aujourd’hui entre 1’autre, le petit, le semblable, et I’ Autre. Situation
que I’on retrouve en clinique dans le non-respect de la barriere des générations. Il peut s’agir
de parents qui établissent une relation de complicité avec leur enfant qui font d’eux leur
confident, ou qui se placent au méme niveau générationnel que I’enfant en les désignant comme
rival par rapport a 1’autre parent. Il y a alors a la fois non-respect de la loi de ’interdiction de
I’inceste, et persistance en la croyance d’une satisfaction possible qui s’inscrit dans le registre
de la sphére. Ce qui fait de ces personnes des égarés. Car il n’y a plus d’idéalisation. Or
I’idéalisation, la référence a un Idéal du moi, comme référence symbolique est ce qui permet
de laisser une place a I’Autre. Il n’y a plus de désir, « le désir est le désir de I’ Autre », mais
attirance pour une satisfaction qui doit étre résolue, qui ne supporte pas I’idée de manque. On
revient dans le domaine de la sphere, de la symétrie.

Ce qui vient a la place de I’'Idéal, c’est le moi-idéal : le sujet est envahi par I’impératif
d’étre conforme a I’image qu’il imagine que I’autre attend de lui, quel que soit cet autre en fait,
cela s’étend a I’ensemble de son monde. Il ne peut s’autoriser de lui-méme.

Cette confusion qui conduit a privilégier la symétrie sur I’asymeétrie n’est sans doute pas
sans lien avec le contexte actuel. L’idéologie qui soutient 1’égalité glisse sur le refus des
différences. Ou la prescription de la jouissance qui renforce la croyance qu’il est possible de
retrouver la satisfaction originaire. L’objet désirable n’est plus transfiguré par 1’érotisme, la
poésie, il ne peut plus jouer son role dans le fantasme ou il reste insaisissable, irreprésentable.

Il est ravalé au rang d’un objet de besoin.



D’un autre co6té, ’homme est un prédateur en puissance. Il est impossible de nier le
succes actuel des autocrates, ou tout est suspendu a 1’Un ! Les gens recourent a I’ intégrisme ou
le peuple se transforme en un troupeau d’esclaves.

Cette dynamique va a I’encontre de la névrose qui vise a mettre en place un discours
d’espoir, d’espérance, d’atteindre ce plein premier, mais la barriére, I’ordre du langage

s’interpose pour préserver le désir. Il ne pourrait que s’éteindre s’il y avait satisfaction.

skeksk

De ce parcours, il est possible de soulever deux propositions.

Il y a une position initiale marquée par I’illusion de la symétrie, de la sphére, ou le sujet
« se croit étre » un homme, une femme, un toxicomane, un déprimé... C’est a vouloir étre, a
vouloir se réaliser dans la complétude et dans sa totalité, & vouloir se réaliser que 1’on devient
un « salaud » ou I’on se croit tout permis. Cette position a un prix : elle s’accompagne d’une
méconnaissance de ce que je suis, de la question du sujet, de la structure. Mais elle a aussi un
prix pour I’autre. Elle fait le lit de la paranofa.

Cette position est le lieu de la perte du sujet. Il lui faut suffisamment de ressort pour
qu’il puisse soutenir la relation a 1’autre, passage obligé pour que s’accomplisse une
décomplétude, le vide en I’Etre, qui conduit a cette « insoutenable 1égéreté de I’Etre ». Un
insoutenable qui n’est pas sans lien avec la confrontation a 1’énigme de 1’Autre, a ce vide qui
n’est autre que le point d’appel de la parole, I’origine du langage, qui ouvre la voie du désir.

11 se crée ainsi une tension entre ces deux positions, entre la quéte d’Etre qui n’est que
fuite du sujet, prise dans la jouissance de I’ Autre, et I’angoisse du désir de 1’ Autre. Cette tension
fait que ces deux positions ne sont normalement pas figées. Un mouvement est rendu possible
entre la figure de la sphére et celle du cross-cap ou de la bande de Mobius par la fonction
phallique. La fonction phallique est ce qui permet le passage du dedans au dehors. Il y a donc
cette capacité pour le psychique, qui est a évaluer, a soutenir, de passer d’une figure a 1’autre
selon les circonstances. Ce mouvement dépend pour une part du transfert, de la capacité a
supposer un savoir a 1’autre, au dehors, un savoir insu et 1’aimer pour ce savoir. Mais il y faut
aussi les assises symboliques du sujet, soit la capacité du sujet a soutenir la fonction phallique
dans sa dimension symbolique, c’est-a-dire la castration. Telle est la condition pour que soit
différenciés les trois registres de 1’imaginaire, du réel et du symbolique, qui s’articulent

« 1déalement » dans le nceud borroméen, le nceud de la névrose.



N s

Toutes les pathologies cherchent a évincer les particularités, la voie du désir, et les
thérapies actuelles en donnant la priorité a la compréhension, a un savoir plein, contribuent a
¢écarter la dynamique d’un sujet. Le discours psychanalytique réintégre la différence en
redonnant toute sa place a la parole, au signifiant, a la structure. Donc au déchiffrage et a la
ponctuation. Ce n’est pas de 1’ordre de la compréhension, c’est méme tout le contraire. Face a
un patient qui présente un dire comme un savoir, comme une croyance, quelque chose qui irait
de soi, comme une évidence, il y a a introduire un doute, est-ce que la personne ne pourrait pas
se tromper ? C’est introduire la dimension d’un non-savoir, d’une vérité qui serait celle d’un

sujet. Ce qui amene la personne parfois a s’interroger : est-ce que je ne recherche pas un idéal ?

Cette observation nous conduit a un deuxieme commentaire. Les mythes sont une
narration visant a cerner un réel. Ils ne sont pas a aborder sur leur versant uniquement imaginaire
ou symbolique. Nous les avons abordés en mettant I’accent sur I’organisation logique que 1’on
peut repérer dans ces mythes ; organisation de la sphére, de la bande de Mdbius ou du cross-
cap, logique du signifiant, logique du « pas-tout ». Cette approche théorique par la logique,
c’est en fin de compte la clinique dont nous faisons le relevé. On peut considérer qu’il y a une
forme d’identité entre les faits cliniques et 1’écriture théorique, logique, qui nous permet
d’échapper aux errances de 1I’imaginaire a laquelle il est difficile de se soustraire.

Le psychanalyste est le prisonnier libéré qui soutient la découverte faite par I’expérience
de la cure d’un savoir insaturé et multiple, un savoir marqué d’un trou, d’un « pas tout », a ce
titre insupportable pour celui qui n’a pas fait I’expérience du manque a étre. Cette dimension a
soutenir est ce qui permet de s’extraire de I’engluement imaginaire qui se glisse dans tous les

trous, finissant en fin de compte par en marquer les contours.



